Associazione
Cultura & Sviluppo - Alessandria

VIA S. GIOVANNI BOSCO, 28 - 15100 ALESSANDRIA
TEL. (0131) 204208 - (0131) 204214
TELEFAX (0131) 254252
E-MAIL:

associazione.cultura.e.sviluppo.alessandria@pn.itnet.it INCONTRI DI FORMAZIONE

SINTESI INCONTRO

SU

GUERRA O INGERENZA UMANITARIA?

L°’ONU, LA NATO
E I VERI PADRONI DELL. MONDO

30 SETTEMBRE 1999

- Sintesi della relazione a cura dell’On. prof. MASSIMO CACCIARI

(Deputato europeo, Sindaco di Venezia, Ordinario di estetica presso |’Universita di Venezia)

- Principali approfondimenti del dibattito

Verbalista: Monica Giordano




Alessandria, 30 settembre 1999

GUERRA O INGERENZA UMANITARIA?
L’ONU, LA NATO E I VERI PADRONI DEL MONDO

Sintesi della relazione dell’On. prof. MASSIMO CACCIARI

(Deputato europeo, Sindaco di Venezia, ordinario di Estetica presso [’Universita di Venezia)

Per rispondere al tema proposto — sicuramente di estremo interesse e attualita ma anche assai complesso
per quanto riguarda una precisa definizione di chi sia il vero «padrone del mondo» — si ritiene doveroso pro-
cedere attraverso un’analisi che focalizzi preliminarmente il rapporto tra «potere» (nell’accezione piu ampia
del termine) e peso delle ideologie o, piu in generale, degli orientamenti culturali da cui dipendono le scelte
operative in tutti i campi dell’agire sociale, politico e scientifico-economico.

La linea fondamentale del ragionamento di questa sera puo, in fondo, essere cosi riassunta: piuttosto che
soffermarsi direttamente sulla valutazione delle «specifiche» dinamiche di potere (non solo politico)
espresse dagli attori egemoni a livello internazionale — si pensi all’Onu, alla Nato, agli Stati Uniti, pit
direttamente anche all’Unione Europea, oltre alla «comunita economica-finanziaria» mondiale — si desidera
mirare innanzitutto a recuperare dalla «storia delle idee» degli ultimi secoli il senso dell’evoluzione degli
approcci ideologico-culturali, arrivando a delineare quale sia il vero «padrone del mondo» alle soglie del
XXI secolo nello scenario internazionale e quanto il suo dominio si fondi su una particolare visione del
mondo.

Cio detto, la prima considerazione che merita essere richiamata riguarda come si presenti attualmente il
mondo agli occhi di un ipotetico osservatore esterno ¢ quali siano i fattori piu importanti che regolano la
nostra vita. Non sara difficile ammettere che tali fattori siano principalmente riconducibili proprio alla
dimensione economica e tecnologica. Questi fattori, operando su uno scenario ormai «globale», stanno
dimostrando la capacita di assoggettare a sé, di sussumere progressivamente tutte le grandi tradizioni
ideologiche e culturali in un modo e con un’efficacia «uniformante» tali che nessuno avrebbe mai
ipotizzato.

In fondo, ¢ questa schematicamente 1’enunciazione della conclusione a cui si vuole arrivare, sebbene sia
assolutamente necessario precisare gli elementi di questa affermazione, tenuto conto anche del fatto che, se
potrebbe valere in generale 1’equazione «globalizzazione = dominio dell’ideologia tecnologica, vera e
“unica” padrona del mondo attuale», non si puo sorvolare con leggerezza il fatto che, da un lato, 1’ideologia
«tecnologicay sarebbe il cuore di futte le ideologie del mondo moderno occidentale (per lo meno da Bacone
in poi) e, dall’altro, che vi sono — almeno in teoria — differenti modi di concepire lo stesso fenomeno della
globalizzazione e i suoi risvolti applicativi: modi da cui, infatti, discendono almeno due differenti
impostazioni politico-pratiche di intendere e vivere i rapporti tra i soggetti della vita internazionale. Solo in
questo modo, il quesito riguardante chi sono i «veri» padroni del mondo — e, se si vuole, quello direttamente
connesso relativo a come distinguere «politicamente» e eticamente le espressioni belliche da quelle di
ingerenza umanitaria (in senso lato) — puo trovare una risposta soddisfacente di tipo filosofico generale.

Entrando dunque nel vivo delle questioni, si puo certamente notare come la grande idea fondamentale
alla base dell’attuale successo della tecnica e della tecnologia (di cui lo sviluppo economico sarebbe
semplicemente una conseguenza o, per altro verso, una delle molteplici facce della medaglia) ¢ quella
secondo la quale, di fronte ai problemi fondamentali che I’uomo puo sollevare nel suo sviluppo storico,
¢ certamente possibile fornire una riposta in termini tecnico-pratici.

A ben vedere, la definizione del concetto di tecmica non sarebbe tanto una definizione di tipo
strumentale — ossia, la tecnica non sarebbe concepibile nel mondo contemporaneo soltanto come un
armamentario di «strumenti» con il quale di volta in volta I’'uomo pud rispondere a specifiche e concrete
esigenze — ma rimanderebbe piuttosto al riferimento a un vero e proprio «paradigma culturale», a

2




una concezione accolta dalla cultura contemporanea proprio perché connaturata alla vocazione
«demiurgica» dell’homo faber: una concezione in base al quale si ritiene, appunto, che a ogni sorta di
problemi si possa sempre dare una risposta in termini in qualche modo calcolabili e scientificamente
prevedibili.

Piu precisamente, a prescindere da ogni determinata esigenza, 1’'uomo occidentale (o potremmo dire,
I’homo globalizzatus) sarebbe ormai portato a pensare che in generale i suoi problemi siano di natura fecni-
camente impostabile e (quasi) assolutamente risolvibile. E proprio questo parrebbe costituire un fattore di
straordinaria novita: si tratterebbe infatti di una vera e propria metamorfosi culturale tanto piu rilevante nei
suoi effetti «ideologici» e nelle sue conseguenze politico-pratiche, quanto piu si consideri che sono stati
necessari alcuni secoli prima che ’'uomo giungesse a distinguere nettamente la differente «utilita» del
riferimento alla sfera ideologico-religiosa (degli affetti, dei valori, ecc.) rispetto a quello dell’economia,
della scienza e della tecnologia.

Il cammino filosofico-culturale percorso dall’uomo avrebbe quindi condotto a questo risultato eclatante:
il riferimento alla sfera dell’economia, della scienza e della tecnologia in genere verrebbe sempre piu
considerato come il riferimento valoriale assoluto, I’approccio orientativo/valutativo effettivamente e
legittimamente «dominante» nella nostra epoca e quindi — per citare il titolo dell’incontro di questa sera —
paragonabile nella sua portata al vero «padrone del mondo» attuale.

Se si guarda al passato, le culture tradizionali pre-moderne non ignoravano certo 1’aspetto «strumentale»
insito nel concetto di tecnica, ma non erano in grado di concepire tutti i problemi «in termini tecnici», in un
modo tale cio¢ che, a priori, fosse possibile ipotizzare una risposta risolutiva di tipo tecnico, tecnico-
amministrativo o economico. Tuttavia, cio che si ¢ chiamato in termini di riconoscimento del valore
orientativo-ideologico della tecnica (in altre parole, la straordinaria «metamorfosi culturale» avvenuta
nell’uomo moderno) non si sarebbe imposto soltanto nella seconda meta del nostro secolo, poiché questo
approccio era gia stato totalmente sottolineato, nei suoi aspetti fondamentali, all’inizio della cultura
moderna contemporanea (come risulta ad esempio dal pensiero di Francesco Bacone).

Secondo filosofi come Bacone, infatti, I’'uomo — attraverso un’adeguata elaborazione dell’idea della
tecnica — sarebbe realmente in grado di esercitare un perfetto dominio su tutte le risorse naturali in modo da
«costringere» queste ultime a rispondere, via via in forme sempre piu adeguate, a qualunque sua esigenza di
manipolazione e di trasformazione dell’esistente. Bacone giungeva addirittura a sostenere che la vera
essenza della cosa, di ogni ente naturale, era 'utilitas: 1’essenza della cosa consisterebbe, in altri termini,
nell’essere «utile per noi».

Tale ¢ il modo in cui — nel mondo occidentale degli ultimi secoli — la concezione tecnica ha considerato e
continuerebbe a considerare tuttora ogni ente naturale: ’ente naturale non «&» se non in quanto «utile
all’uomoy», se non in quanto trasformabile e manipolabile in modo da divenire utile all’uomo.

Cio detto, se questo suo diventare utile all’'uomo non ¢ qualcosa che «accada» casualmente alla cosa
bensi 1’«essenza stessa della cosa», appare chiaro allora che un approccio di tale genere costituisce e
rappresenta efficacemente la stessa forma mentis della tecnica: un orientamento filosofico-culturale, una
nuova concezione ideologica si potrebbe affermare, la quale si & dimostrata sempre piu egemone nel
mondo contemporaneo post-moderno e ha espresso una pervasivita quasi assoluta nei confronti delle
culture tradizionali (che non avevano minimamente ipotizzato di considerare ogni entitd — naturale,
sociale, politica e soprattutto economica — in termini di una cosi stretta dipendenza dal principio
utilitaristico-funzionale).

Osservando le principali ideologie «tradizionali» di questi due ultimi secoli, ossia quelle di stampo
marxista ma anche di stampo liberale, si puo certamente notare come esse siano interne a questa conce-
zione antropologica di tipo tecnico-utilitaristico e come abbiano coerentemente inteso I’«ambito eco-
nomico» come il motore essenziale della trasformazione sociale e culturale. L’homo novus, alla cui de-
terminazione tutte queste ideologie hanno teso, ¢ sempre stato considerato in gran parte il prodotto dello
scatenamento delle forze produttive, compresse dai valori tradizionali, prevalentemente di derivazione
religiosa o etica. Occorre — hanno in sostanza suggerito i teorici di tali ideologie — liberare I’uomo da tutte le
prigioni valoriali retaggio dell’oscuro passato e il meccanismo fondamentale di questa trasformazione ¢é
stato quasi sempre individuato nello sviluppo delle forze produttive.

Non si puo, in effetti, nascondere che le ideologie degli ultimi due secoli mescolavano all’idea dello svi-
luppo delle forze produttive idee e approcci orientativi che rappresentavano il tentativo di «secolarizzare»



antiche concezioni escatologiche e soteriologiche, arrivando ad intendere il politico e la politica come
qualcosa di «salvifico».

In ogni caso, se si vuole individuare la ragione filosofica della crisi dell’ideologia marxista (ma in
buona parte anche liberale-liberista) nel nostro tempo, essa ¢ da ricercare proprio in questa loro
eterogenea contraddittorieta, in questo loro carattere, appunto, confuso di «ibrido di elementi escatologico-
liberatori e di riferimenti tecnico-utilitaristici».

Nel marxismo — che forse ha lasciato di piu il segno quale causa-prima, o perlomeno concausa, di molti
grandi conflitti della nostra epoca — un tale aspetto «ibrido-religioso» pud essere spiegato considerando la
somiglianza di concezione (quasi un’identita, per alcuni) con la visione «ebraica» del mondo (ossia, una
visione «puray, di religione della ragione, in grado di affermare che «una certa prospettiva storico-salvifica,
e non un’altra, ¢ razionalmente il destino del mondo»). Peraltro, pare utile osservare che, per questa sua
«purezza onnicomprensiva» del senso delle vicende umane, il marxismo appare come il paradigma
prevalente del pensiero ideologico contemporaneo compiuto. Ed ¢ attorno a questa sfida che le altre
ideologie — quantomeno negli ultimi due secoli della storia occidentale — hanno trovato materia e argomenti
per reagire e per svilupparsi in senso critico/oppositivo. In ogni caso, la stessa concezione marxista ha
oggi perso quasi del tutto i suoi tipici connotati «religiosi» e a finito per «secolarizzarsi»
nell’individuazione demiurgico-amministrativa di un welfare sempre piu appiattito sugli standard
definiti dalla civilta tecnico-utilitaristica.

Tuttavia, se si ritornasse per un momento a guardare al «cuore» del grande schema ideologico-culturale
dominante gia nell’epoca medioevale si potrebbe scorgere come il fine a cui I’umanita era chiamata a
tendere era quello funzionale al porre termine alla «preistoria dei conflitti», stabilendo finalmente un regno
hominis che fosse il prodotto non solo dall’opera della Provvidenza Divina ma anche dalle «mani
dell’uomoy. In tutte queste proto-ideologie ¢ visioni del mondo (che si sono peraltro protratte fino ai giorni
nostri), rileva effettivamente questo aspetto pelagiano in virtu del quale la salvezza dell’uomo viene (anche)
dall’uomo stesso e dall’applicazione creativa delle sue potenzialita — come a dire che «il regno di Dio ¢ gia
negli uomini e sarebbe nostro dovere costruirlo fiori di noi». Questa convinzione, di derivazione pelagiana,
¢ rimasta presente fino al secondo dopoguerra e si sarebbe specificata compiutamente, ai giorni nostri,
attraverso la spoliazione di tutti i propri orpelli escatologico-religiosi e il parallelo (se non conseguente)
avvallo dell’approccio tecnico-scientifico-economico-utilitaristico, considerato come |’approccio
ideologico-valutativo vincente perché «razionalmente puro».

Per una migliore focalizzazione di questi concetti ritengo sia opportuno procedere ora a una sorta di
depurazione di tale concezione da tutto cio che I’ha storicamente contaminata, soprattutto nel lungo secolo
delle ideologie (1848-1968) al fine di presentarla nella sua «purezza pervasiva e immanentistica» e nel suo
«sinistro splendore» da vero e unico padrone del mondo attuale.

Come si ¢ detto, la comprensione del «valore universale» dell’approccio tecnico-scientifico utilitaristico
— e conseguentemente delle sue declinazioni a livello di teoria e di prassi politico-economica — impone che
si operi una distinzione epurativa rispetto a ogni riferimento e a ogni interesse escatologico e soteriologico
propriamente inteso. Operata questa «purificazione» concettuale, si pud comprendere facilmente come la
dimensione e la stessa funzione della politica trovi senso e significato in un’accezione eminentemente
amministrativa. Piu specificamente, secondo il paradigma tecnico-utilitaristico cio significa che la politica
per essere valida (e razionale) deve necessariamente e semplicemente creare le condizioni per
ottimizzare lo sviluppo economico — tanto che si potrebbe dire, in modo sintetico, che 1’oggetto principale
della competizione fra opzioni politiche diverse non puo che ruotare unicamente attorno alle modalita
attraverso cui si crea e si pensa successivamente di mantenere nei propri ambiti territoriali le condizioni
migliori per lo sviluppo economico.

Si & convinti che le affermazioni appena formulate rappresentino in modo sufficientemente adeguato
I’attuale «senso comune» dell’uomo occidentale. Se, infatti, ci si interroga su come si affrontino le questioni
quotidiane, non si pud non riscontrare una netta preferenza per 1’utilizzo (conscio o inconscio)
dell’approccio valutativo appena descritto.

E probabile tuttavia che vi sia una minore consapevolezza delle conseguenze che una rigida appli-
cazione di tale modello interpretativo possa portare nell’ambito dell’esperienza quotidiana e, piu in
generale, in quello della definizione delle decisioni politiche ed economiche sia a livello nazionale che a
livello internazionale. Proprio per questo, pare opportuno puntualizzare tali conseguenze, se non altro per

4



chiarire adeguatamente quale significato abbia la cosiddetta «fine delle tradizionali ideologie» nei riguardi
della determinazione delle variabili operanti nello scenario globale.

Innanzitutto va detto che risulta intrinseco allo schema sopra descritto il carattere globalizzante univer-
sale del paradigma interpretativo fondato sull’approccio moderno tecnico-scientifico (i cui risvolti piu
evidenti rilevano a livello delle decisioni e delle strategie economiche globali), ma ¢ bene determinare
esattamente anche cosa intendiamo con il termine «globaley.

L’alternativa ¢ fra considerare il globale una «massa uniforme indifferenziata», egemonizzata da
un’unica idea oppure un «sistema complesso», nel senso specifico di «rete di individualita universali».

Se intendiamo il globale come un qualcosa di omologato, egemonizzato da un’unica direzione di marcia,
da un’unica idea, da un’unica concezione valoriale, corriamo il rischio di rovinarne la struttura, che &, per
sua profonda natura, una «struttura a rete» dove i nodi e gli elementi costitutivi sono tutti diversi gli
uni dagli altri.

Si tratta di due concetti di globalita assolutamente diversi, cosi come sono differenti rispettiva-
mente la globalita dell’arcipelago e quella del deserto. Nell’arcipelago, ogni isola ha la sua individualita,
la sua specificita, la sua caratteristica: di conseguenza parliamo di «globalita che esalta le differenze».
Viceversa propria del deserto ¢ la globalita dell’ «indifferenziato».

Occorre, peraltro, rilevare come all’origine del successo contemporaneo dell’approccio interpretativo
tecnico-utilitaristico non vi sia concettualmente il riferimento all’immagine della «terra fermay, del deserto,
bensi il riferimento profondo all’icona dell’arcipelago dei territori, delle aree cultuali, delle lingue.

Ora, se ¢ vero che nel corso del lungo secolo dell’ideologia (1848-1968) questo riferimento alla
dinamica vitalitd dei sistemi a rete rispetto a quelli centralizzati ¢ stato offuscato dalle due ideologie
tradizionali dominanti (il marxismo e il liberalismo), & oggi necessario ritornare a interrogarsi sul senso
che I’'uomo da alla corrente evolutiva della globalizzazione ¢ comprendere da un lato, se lo sviluppo del
processo globalizzante ¢ coerente con quello derivabile dal paradigma interpretativo tecnico-scientifico e,
dall’altro, se sia possibile all’'uvomo contemporaneo in qualche modo «indirizzare» in termini di contenuti e
di valori la dinamica dei processi della globalizzazione economica e scientifica in atto. E lecito ritenere
infatti che, qualora dovesse prevalere nel futuro un approccio che veda la tecnica e la tecnologia come gli
strumenti in grado di rappresentare legittimamente e meglio di ogni altro la «salvifica marcia trionfale» di
un’unica cultura omologante e di un’unica visione del mondo che planetariamente volesse imporsi
eliminando le differenze, allora si prospetterebbe veramente una nuova epoca di straordinarie
lacerazioni perché alle vere differenze, alle vere individualita, risulterebbe impossibile «riconoscersi»
e ritenere «legittimo» un sistema globale siffatto.

E evidente, a questo proposito, che il rischio di un incipiente conflitto fra I’Europa e 1’Islam — o meglio,
fra la civilta fecnologica occidentale e quella teologica dell’Islam — sia un segnale di questo pericolo. Non
solo, ma all’interno di questo specifico scenario previsionale occorre inoltre osservare che se € vero che la
stragrande maggioranza degli occidentali sembra incline ad affrontare i problemi relazionali con 1’Islam
attraverso un approccio apparentemente «tollerante», sussiste tuttavia nell’occidentale un atteggiamento di
fondo didattico, imperativo, che presuppone la visione ben precisa secondo la quale lo spazio europeo e
occidentale deve essere concepito (ancora) come uno «spazio centripeto.

Al contrario, sarebbe assolutamente importante (e «politicamente opportuno») che 1’homo tecnologicus
contemporaneo (in ossequio, tra 1’altro, ai reali fondamenti della propria concezione storico-filosofica di
stampo utilitaristico) optasse per un approccio policentrico: ma non nel senso che «ci sono tanti centri che
amministrano la stessa realta» bensi nella consapevolezza storica che lo stesso sviluppo della scienza e
della tecnica europea sono state rese possibili principalmente da uno «spazio» che era ancora configu-
rato in termini policentrici.

Se, invece, la civilta occidentale dovesse continuare a «costringere» la totalita dei fattori umani, culturali,
economici, politici, organizzativi all’interno di un wumico schema tecnologico-imperativo-omologante,
inevitabilmente essa tradirebbe la storia delle proprie idee fondative e la verita delle cose. Non solo, ma si
porrebbero soprattutto le basi per I’apertura di un confronto di grandissima portata, il cui esito potrebbe
ridimensionare fortemente il ruolo e la presenza in primis del continente europeo nel sistema politico
internazionale oltre a minacciare le fondamenta dello stesso «ordine di civiltay dell’interno pianeta.

Pertanto, la soluzione al problema, la «terapia preventiva» rispetto al rischio di esplosione di conflitti a
tutti livelli — come reazione all’approccio imperialistico-uniformante tipico della concezione tecnologica



alla base della globalizzazione — non pud che concretizzarsi nell’interpretazione della globalizzazione
come «valore rispettoso» di tutte le culture, i linguaggi, le individualita di questo pianeta.

Certamente, questa ¢ innanzitutto la sfida per il continente europeo: sfida che si ¢ posta fin dal mo-
mento in cui sono realisticamente emerse le esigenze di integrazione dei diversi settori, a partire da quelli
economici, ma che adesso ritorna impellente e «strategica». L’integrazione infatti va eminentemente
concepita come armonizzazione la quale, a sua volta, invece che essere il prodotto dell’«annullamento delle
differenze» deve opportunamente essere il risultato della valorizzazione massima in un contesto
comunicativo dialogico.

Concepire I’armonizzazione come annullamento delle differenze, sembra apparentemente piu semplice,
ma alla fine non potra che produrre — attraverso un meccanismo di eterogenesi dei fini —I’effetto opposto,
quello cio¢ della distruzione del tessuto comune a causa dell’inevitabile conflitto tra le individualita. E
questa — si tenga presente — € una preoccupazione presente, seppure con gradi di consapevolezza differenti,
nelle considerazioni dei «decisori europei» i quali sono chiamati a declinare in termini politico-pratici le
proprie visioni del mondo in tutte le materic dell’amministrazione europea (da quelle piu «banali» che
riguardano le norme di sicurezza o le norme dell’alimentazione, a quelle molto pit complesse che
riguardano ad esempio le norme in materia fiscale).

Non vi € dubbio poi che sia in atto un grande confronto fra Stati Uniti ed Europa, caratterizzato non solo
da aspetti di concorrenza e di competitivita economica, ma anche (prioritariamente) da una concezione
ideologica differente riguardo al mito della tecnica e alla missione della globalizzazione. Sotto questo
secondo punto di vista, la competizione appare invero piu larvata e semmai — pur essendo oggettivamente
presenti i presupposti culturali e ideologici di fondo per una distinzione di interpretazione tra Europa e Stati
Uniti circa il ruolo «civilizzatore» (o meno) della globalizzazione tecnologica — ¢ chiaro che si
auspicherebbe, da parte del nostro vecchio continente, una proposizione piu dinamica e convinta
della versione policentrica della concezione del pensiero utilitaristico-globale.

Piu precisamente, il comportamento ottimale nei confronti degli Stati Uniti consisterebbe nel richiamare
questo grande paese al riconoscimento delle individualita universali che compongono il pianeta. Se non ci
si affretta ad avvallare la pretesa americana di essere (o quanto meno di rappresentare) il «valore», la
«verita», la conseguenza sara che gli Stati Uniti d’America, come unica potenza mondiale sopravvis-
suta, saranno sempre piu chiamati a svolgere compiti polizia internazionale in ogni angolo del pianeta
per mantenere e consolidare I’ordine generale secondo una logica egemonica pura.

Tale ¢ lo scenario che si prospetta in futuro se invece di «dialogare criticamente» con la cultura
americana e di competere con essa nei modi di interpretare policentricamente la globalizzazione tecnologica
si pensa che 1’unica via di salvezza per il continente europeo (e per i singoli membri della Nato, prima
ancora che per quelli delle Nazioni Unite) sia I’«adeguazione omologata» alla pretesa di verita del pensiero
e della politica statunitensi. Attualmente si sta infatti producendo un ordine che, essendo rigido, dogmatico,
monocentrico, pud da un momento all’altro catastroficamente spezzarsi. Sono al contrario solo gli ordini
mobili, policentrici in senso vero, «federalisti», che possono reggere meglio di ogni altro la
complessita delle sfide del mondo contemporaneo anche dal punto di vista tecnico, economico e
scientifico.

PRINCIPALI APPROFONDIMENTI DEL DIBATTITO

R/

< Alla luce della considerazione che il «dominio della tecnica riduce tutte le cose alla loro utilita», si do-
manda se I’uomo, all’interno di questo meccanismo, corra effettivamente il rischio di essere considerato so-
prattutto per la sua mera utilita o se, al contrario, si possa in qualche modo delineare un «umanesimo»
adatto ai nostri giorni (isp. M.F. Robotti).

+ Si chiede di esplicitare 1’idea di federalismo, con particolare riferimento al problema se si possa fondare
questo modello di federalismo sulla persona piuttosto che sul concetto di comunita (prof.ssa V. Capelli).




» La concezione tecnico-scientifica di tipo utilitaristico é per definizione «antropocentricay perché
tutto ¢ visto in funzione e per lutilita dell’'uomo. Tutto ['universo e per ['uomo, tutte le trasforma-
zioni che si impongono alla natura sono per ['uomo. Quindi, il progetto tecnico scientifico é assolu-
tamente umanistico. E la realizzazione dell’Umanesimo nella sua quintessenza; conseguentemente
parlare di «nuovo umanesimoy é equivoco. Attualmente, si ritiene tuttavia sia necessario mettere in
discussione questa eredita umanistica, in virtu della quale é lecito fare tutto cio che é utile
all’uomo. E di fondamentale importanza mutare i presupposti attuali in base ai quali é possibile solo
contenere il processo della globalizzzione tecnologica (ed economica) ma non porgli realisticamente
(e federalisticamente) dei confini.

»  Viviamo una nuova ideologia strutturalista secondo cui tutto é dominato e centrato sull’interesse
economico, addirittura a volte individuale. L’ideologia contemporanea é un’ideologia in cui permane
una struttura centrale che richiama a sé anche le autonomie di altre sfere della vita, con la condi-
zione che queste ultime hanno un senso solo in quanto «rifunzionalizzatey» rispetto alla centralita
dell’aspetto economico, tecnico e scientifico. Sul piano politico-pratico, dove per pratico si intende la
prassi responsabile e consapevole, l'idea che puo conseguire da questa tendenza fondamentale é
un’idea appunto «federalistican che concepisce le individualita universali come originarie, ossia
poteri tutti originari, non dipendenti gli uni dagli altri. E inoltre opportuno precisare che, in tanto
possono essere universali, in quanto non si chiudono ma riflettono, si aprono, dialogano; in quanto
capiscono che é loro interesse, per sviluppare la loro individualita, essere in relazione e non isolati e
questi sono due aspetti assolutamente connessi. Partendo proprio da tali considerazioni, si puo ar-
ricchire lidea federalistica anche di quei nuovi motivi che possono superare una concezione uma-
nistica tradizionale (la quale ¢ alla base dell’idea omologante del processo tecnico scientifico). At-
tualmente si intende la comunita come qualcosa in cui nessun altro puo penetrare, ossia in termini
che si oppongono al nome stesso di comunita. Per superare la concezione umanistica tradizionale ¢
necessario iniziare a pensare le nostre comunita come vere comunita (secondo [’etimo del termine), a
ragionare in modo federalistico vero. 1l federalismo dovrebbe infatti essere interpretato come un
sistema politico che ha il suo fondamento e che é tutto pensato in funzione della persona e della
comunita, della persona facente parte della comunita, della persona responsabile, cioé che «sa ri-
spondere». Partendo dal presupposto che una persona é in grado di rispondere solo se qualcuno le
chiede qualcosa, é evidente che, perché possa essere responsabile (nel senso etimologico del termine)
tale persona debba averne necessariamente un’altra «davantiy. Ma la necessita dell’interlocutore,
considerata da un punto di vista politico generale, comporta che ogni singolo membro di una co-
munita non possa pretendere di essere «immuney (concetto antitetico a quello di «comuney e
«comunita») dal confronto con Ualtrui diversita — se non altro perché una persona «immune» non
ha di fronte a sé alcun altro. Se lo pensiamo su queste basi, il federalismo non ¢ piu semplicemente
una costruzione «artificiale», ma € un nuovo pensiero sull’'uomo, sulle relazioni fra uomo e uomo e
forse, in prospettiva, anche sulle relazioni fra uomo e la natura.

+» Si osserva che la nozione di comunita vista in una prospettiva di carattere universalistico € un concetto
tanto interessante quanto difficile, perché tradizionalmente alla nozione di comunita ¢ stata sempre
associato il particolarismo e non I’universalismo. Si domanda come sia possibile costruire una comunita che
abbia questa prospettiva universalistica senza dover ricorrere al paradigma tecnologico (prof. G. Rinaldi).

+ Si domanda di individuare le diversificazioni che autonomamente crea la globalizzazione. Si chiede poi
se esistano e quali siano gli strumenti per governare efficacemente tale fenomeno (prof. F. Bonabello).

» Una «comunita universale» senza tecnica e impensabile. Attualmente, ¢ lecito pensare a comunita
universali perché grazie al processo di globalizzazione tecnico-scientifica, le nostre citta sono ele-
menti della rete, sono nodi, sono commutatori di energia. E’ dunque evidente che si vuole collegare
l’espressione «comunita universaliy al «processo di globalizzazione tecnologicay»: in caso contrario,
si finisce nell’apologia della comunita chiusa, della identita egoistica, inospitale. Il processo tecnico
scientifico che si sta affermando pensa invece ’identita «senza-relazione», pensa ’altro non come
necessario a sé, ma come qualcosa che andra via via superato.

» La globalizzazione produce automaticamente diversificazione. Ne sono un esempio evidente le diver-
sita di reddito, le diversita di opportunita che crescono in progressione geometrica. Con I’ aumentare
dell’omologazione mentale, aumenta la differenziazione economica con rischi incredibili per la stabi-



lita di questi sistemi. E opportuno pertanto precisare che la globalizzazione non produce assoluta-
mente quella uguaglianza di opportunita nel pieno riconoscimento delle diversita culturali.
In merito alla seconda problematica non si puo pensare a strumenti privilegiati per governare effica-
cemente la globalizzazione. Vi e un concerto di possibilita che comprende anche il «logos». Logos in
tutti i significati del termine: come parola volta a convincere, ma anche come capacita di
raccogliere, di collegare; non soltanto di mettere a tacere [’avversario, ma anche di collegare le
parole del dialogante o dell’avversario, di colui che non la pensa come te, di collegarle al tuo
discorso e di collegarti al suo. E importante porre in rilievo come sia estremamente pericoloso, dal
punto di vista dell’interesse economico, intendere il processo di globalizzazione in termini
omologanti dal momento che, se si guarda ad esempio al caso dell’Unione Europea, é corretto
ritenere che sia suo interesse, anche economico, stabilire nel proprio bilancio qualcosa che
riguardi un intervento efficace (ma non di tipo bellico) nei paesi extracomunitari (Kosovo, Bosnia,
in primis). Se si continueranno a procrastinare interventi di questo tipo — che sono le vere
«ingerenze umanitarie» di cui i paesi in difficolta hanno bisogno, all’interno di una logica di
sussidiarieta e di federalismo non omologante — é chiaro che si affermera la prepotenza, anche
tecnica ed economica degli Stati Uniti sull’Europa e nel mondo intero. Solo all’interno di questo
approccio si puo ammettere che, tra gli altri strumenti di intervento vi sia anche quello riguardante
una politica comune di difesa che, attraverso la definizione di un bilancio di difesa coerente,
consenta ai futuri auspicabili Stati Uniti d’Europa di riconquistare un ruolo politico di prestigio (ma
non di cruda egemonia). E chiaro infatti che una potenza che rinunci supinamente al proprio ruolo
politico sara alla lunga una potenza dominata anche dal punto di vista tecnico e, ancor piu, da quello
economico, se e vero che nella storia non si é mai avuta una potenza soltanto economica.

¢ Si chiede di precisare il rapporto esistente fra 1’ideologia americana (cosi come ¢ stata precisata nel

corso della relazione) e le posizioni politico-pratiche espresse negli ultimi anni del Vaticano (prof. B.

Bertani).

+ Si osserva che qualsiasi cultura pensa agli «altri» in termini diversi; addirittura per alcune culture i

propri appartenenti sono «uomini» mentre gli altri non lo sono. Si chiede quindi una valutazione

comparativa fra I’etnocentrismo tecnologico e I’etnocentrismo universale (prof. F. Bonabello).

» Da secoli il Vaticano é «allenato» a una strenua lotta con ideologie politiche che volevano far propri
valori religiosi, concorrenti rispetto al messaggio di cui la Chiesa é portatrice. In quel contesto, il
Vaticano ha svolto una funzione decisiva nel palesare le contraddittorieta e nell accelerare il
processo di disgregazione delle ideologie soprattutto del secolo lungo (1848-1968). Si trova tuttavia
0ggi in una situazione di grande impotenza di fronte all’ emergere di un’ideologia planetario-globale
atea, nel senso che quest ultima ritiene «perdita di tempoy il discutere della persona e del modo di
armonizzare le diversita e si presenta essenzialmente indifferente ad ogni interpretazione religiosa.
Attualmente, la Chiesa sta intuendo che si e giunti veramente al dunque, allo «scontro finaley, ma,
allo stesso tempo, é completamente spiazzata perché le lotte che credeva decisive erano in realta
preamboli del vero scontro finale tra Cristo e I’Anticristo.

» L’etnocentrismo cinese, [’etnocentrismo maya, [’etnocentrismo azteco avevano scarsissime velleita
egemoniche planetarie. La grande differenza tra questo tipo di etnocentrismi e quello europeo é evi-
dente fin dalle origini. I barbari venivano considerati allo stesso livello dei greci, anzi alcune volte
veniva valorizzata, veniva riconosciuta la superiorita di quelle civilta «diverse». Evidentemente
[’etnocentrismo europeo non parte da una sottovalutazione delle altre culture, bensi da una loro
grande considerazione. Veramente [’etnocentrismo europeo é la volonta di unificare e di omologare
culture, genti di cui si riconosce il valore, di cui molte volte si riconosce la superiorita (si pensi agli
esempi storici di Alessandro Magno, come dello stesso impero romano). L europeo ha sempre avuto
questo sguardo di curiosita, di ammirazione nei confronti di colui che si accinge a conquistare. Ed ¢
tuttavia in questi termini che emerge chiaramente la volonta di potenza che quasi mai le altre culture
hanno espresso nei confronti dei loro altri.



